GPH-International Journal of Educational Research

(Online-ISSN 3050-9599 || Print-ISSN 2795-3264)

Volume 09 | Issue 01 | January 2026

Published by Global Publication House

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18279320

Available online at www.gphjournal.org

Journal homepage: https://gphjournal.org/index.php/er/index

Du physicalisme radical au physicalisme culturel,
une alternative pour I’Afrique

Badang Ayangma Martin Luther King*

Docteur en philosophie spécialité logique et épistémologie
Chargé de Cours a I’Ecole Normale Supérieur de Bertoua-Cameroun

Article ID: GPH-IJER-2026-2209

Abstract

To speak of Nature is to adopt the language of science, which claims to describe with precision
what it is while detaching itself from everything deemed contrary to it. But is this truly science, or
merely dogmatism under the guise of a single Principle? For Feyerabend, such an approach no
longer belongs to science but to theoretical indoctrination. He thus calls for a shift from a closed
and reductionist method (scientism) to one that is open and plural (culture). In this work, this
transition is expressed as a move from a radical physicalism, bearing the stamp of a universal and
exclusive logos, to a cultural physicalism that opens a space for an African alternative. Carnap’s
radical physicalism, emblematic of positivism, maintains that there can be no knowledge without
a perfect correspondence between theory and observation. In this view, knowledge is reduced to
the symbolic transcription of fact alone: science exists only within observable reality. It is
precisely this dogmatic conservatism that Feyerabend challenges. The theory—fact
correspondence is closed and reductionist; science offers but an image of Nature, incapable of
fully encompassing reality. Even if history has effaced it, science retains a metaphysical
substratum, traceable back to Aristotle’s theory of locomotion, where the notion of
correspondence first emerged. Science, myth, and religion are all narratives, each interpreting
reality through its own representations. If science appears more “rational,” it is not because it is
inherently more rational, but because it succeeded in imposing itself. There is no independent
subject, nor can there be neutral science: our relation to reality is always a matter of interpretation
rather than principle. It is therefore vital to move beyond a scientistic and reductionist approach
toward one that is cultural and plural. Only through such an alternative can Africa liberate itself
from the modern theoretical frameworks imposed upon it through ideological apparatuses.

Keywords:
Alternative, theory-fact correspondence, interpretation, cultural physicalism, radical physicalism.

* Corresponding author email: Lutherking.badang@gmail.com/ Tel : 698709792

© 2026 Author(s). Published by Global Publication House (GPH).
This is an Open Access article distributed under the terms of the CC BY 4.0 License.



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

Résumé

Dire la Nature, c’est s’approprier du langage scientifique qui décrit avec perfection ce
qu’elle est en se détachant de tout ce qui lui est contraire. Est-ce de la science que de parler au
nom d’un seul Principe ou alors du dogmatisme? Pour Feyerabend, nous ne sommes plus en
science mais dans un endoctrinement théorique. Il faut ainsi passer d’une démarche close et
réductionniste (scientisme) a celle ouverte et plurielle (culture). Elle est traduite dans ce travail
par le passage d’un physicalisme radical qui porte le sceau d’un logos universel et exclusif a celui
d’un physicalisme culturel qui crée une alternative pour 1’ Afrique.

Le physicalisme radical de Carnap est une figure du positivisme. Il postule la thése
d’aprés laquelle: il n’y a pas de connaissance sans une parfaite correspondance théorie-
observation. Le physicalisme réduit la connaissance a la transcription symbolique du seul fait. Il
n’y a pas de science hors de la réalité observable. C’est ce conservatisme dogmatique qui
offusque Feyerabend. La correspondance théorie-fait est close et réductionniste. La science est
une image de la Nature, et elle ne peut a elle seule totaliser le réel. Elle a d’ailleurs un substrat
métaphysique méme si 1’évolution historique 1’a gommée. C’est a la théorie de la locomotion
d’Aristote que la correspondance théorie-fait prend sa naissance. Science, mythe, religion sont
tous des contes de fée, chacun racontant en fonction de ses représentations le réel. Si 1’'une prend
la caractéristique de rationnelle, ce n’est pas parce qu’elle est plus rationnelle que les autres mais
parce qu’elle a pu s’imposer. Il n’y a pas de sujet indépendant, il ne peut non plus avoir de
science neutre. Le rapport a la réalité n’est pas un rapport de principe mais d’interprétations.

Il est important de sortir d’une démarche scientiste et réductionniste pour celle culturelle
et plurielle. C’est par cette alternative que I’ Afrique se libérera des schémes modernes imposés au
travers de ses appareils idéologiques.

Mots clés: Alternative, correspondance théorie-fait, interprétation, physicalisme culturel,
physicalisme radical.

Introduction

Notre propos introductif commencera par une affirmation de Cheikh Anta Diop dans son
ouvrage Nations négres et culture. 1l écrit :

... le souci de légitimer la colonisation et la traite du Négre dans le monde moderne —
engendrera toute une littérature descriptive des prétendus caractéres inférieurs du Negres.
L’esprit de plusieurs générations européennes sera ainsi progressivement faussé. L’opinion
occidental se cristallisera et admettra instinctivement comme une Vérité révelée que le Neégre
=Humanité inférieure."

Or cette littérature descriptive est négatrice de la littérature et science égyptienne a laquelle c’est
abreuvée les grands penseurs grecs qui sont aujourd’hui a la base des grandes théories de la

T Cheikh Anta Diop, Nations négres et culture, Patis, Présence africaine. 1979, p. 54.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 33



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

pensée européocentriste. C’est malheureusement 1’épisode sombre de son histoire qui accroche et
conduit & une inféodation.

C’est sur une pensée positiviste essentiellement descriptive que la science d’aujourd’hui
prend son ancrage. Or cette description ne prend pas en compte les fondements et représentations
religieuses et métaphysiques qui ont nourri la science. Le physicalisme qui domine la science fait
abstraction des rudiments traditionnels qui sont au cheeur de sa genése. Ainsi par un langage
symbolique et quantitatif, il est possible d’avoir une connaissance certaine de la nature. Cette
démarche inductiviste met @ mal un imaginaire pluriel qui jaillirait des différentes cultures et qui
permettrait d’avoir un rationalisme pluriel. Mais le logos occidental monopolise la science et
impose aux autres peuples son modéle de pensée sous le couvert des principes universels qu’il
possederait et par le fait, totaliserait le savoir. Un probléme se pose celui d’une science tenaillée
et réduite & un mimétisme non loin d’un mythe. Comme le précise Feyerabend :

Les résultats d’observation, eux aussi, plaidaient en faveur du mythe, car ils étaient
formulés en ses termes, sans autre formule possible a I’horizon. Il semblait que la Vvérité avait
enfin été trouvée. En méme temps, il est évident que tout contact avec le monde avait enfin été
perdu et que la stabilité ainsi conquise, le simulacre d’une vérité absolue se manifestant a la fois
dans la pensée et dans la perception n’était rien d’autre que le résultat d’un conformisme absolu.*

La science est tracée et la colonisation politique, intellectuelle, spirituelle impose a
I’Afrique ses schémes de pensée par son modele théorique. Il revient a I’Afrique de mettre en
lumiére son modele théorique. Cela passe forcément par un rationalisme ouvert et pluriel assis sur
un substrat culturel. Il sera ainsi question dans ce travail de passer d’un physicalisme radical pour
un physicalisme culturel.

I- Le physicalisme radical chez Carnap

Physicien et logicien, Carnap prend a profit son bagage de logicien pour assoir la
connaissance dans son entiéreté et ce sous un substrat physique. Ainsi, c’est au travers d’un
conditionnement logique (langage symbolique) et physique que la science s’écrit. S’écarter de
cette exigence est pour Carnap une faute scientifique. Quel qu’en soit la prouesse du théoricien,
I’erreur est une composante de la dynamique scientifique. Il est du devoir du scientifique de
parvenir a des vérités, a des lois universelles. Celles-ci se doivent d’étre en adéquation d’avec la
réalité physique. C’est d’ailleurs ce qui justifie son approche théorique qui prend le nom de :
physicalisme. La loi scientifique se doit d’étre en adéquation avec la réalité physique. Ainsi,
connaitre C’est décrire. Mais cette description exige un langage qui sache avec rigueur et
précision restituer la réalité affirmée. Elle affirme écrit Carnap, « quel que soit x, si x est P, alors
x est aussi Q. Ceci s’écrit symboliquement sous la forme suivante : X(Px 2 Qx). L’expression,

(x) placé a gauche s’appelle un « quantificateur universel ». Elle nous fait savoir que
1’énoncé se rapporte a tous les cas de x et non pas seulement a un certain pourcentage d’entre eux.
« Px » signifie que x est P, et « Qx » signifie que x est Q. Le symbole « > » est un connecteur. Il

¥ Paul Feyerabend, Contre la méthode — Esquisse d’une théorie anarchiste de la connaissance, Patis, Seuil ; p. 1979, p. 45-46.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 34



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

lie le terme placé a gauche au terme placé a sa droite. 1l correspond a peu pres a ce que le langage
courant exprime par «Ssi ... alors... .5

Par la formule x(Px>Qx), Carnap pose 1’énoncé par lequel toute réalité qui se voudrait
scientifique doit passer. X n’est donc pas une entité ou constituante vague, ¢’est un quantificateur.
Arriver a une loi universelle c’est partir de cette écriture symbolique pour réécrire le réel. Les
faits singuliers et particuliers sont vagues et familiers. Or la science est un peu plus exigeante, elle
se veut précise et rigoureuse dans son processus de quantification. Le physicalisme radical
affirme le principe de correspondance comme voie unique de la connaissance. Celui-ci passe ainsi
avec Carnap par un quantificateur (X) qui lui donne 1’écriture scientifique dont il a besoin.

1- Le role déterminant du langage dans I’écriture scientifique

L’on ne peut séparer la science du langage” . La science peut étre définie comme la
connaissance exacte d’un objet. Mais il est important que ce langage qui I’exprime ne soit pas
verbal mais mathématique ou mieux symbolique. C’est d’ailleurs le travail que c’est donné les
hommes de sciences arriver a une écriture fidele a la réalité observée. Pour cela, il faut se
débarrasser des ambiguités et confusions liées au langage. Aristote a eu le mérite de donner au
langage la forme syllogistique qui permet au raisonnement de s’écarter de toute contradiction.
Mais précisons que toute pensée est évolutive et il est du devoir des devanciers d’améliorer et
d’enrichir les traditions qui nous servent de béquilles. C’est ce qui peut justifier 1’originalité de
Carnap dans son approche théorique de la science.

Par les principes logiques, Aristote donne au langage verbal la forme déductive dont il a
besoin pour éviter toute contradiction dans le langage, le syllogisme est sa forme systématisée. Le
choix du syllogisme catégorique est un impératif logique et scientifique pour arriver a des vérités
indubitables. La conclusion est assez conséquente, elle est en coordination avec les prémisses de
départ. Tout homme est mortel, Socrate est un homme, donc Socrate est mortel. L’énoncé
fondamental sur lequel I’activité logique s’appuie est : Socrate est mortel. Or ¢’est un énoncé
singulier, un cas particulier propre a I’individu Socrate. Avec Aristote, démontrer que Socrate est
mortel exige de travailler avec un moyen terme qui sert de lien. Le moyen terme travaille a avoir
une conclusion valide. Pour que Socrate (la mineure) soit mortel (la majeur), il faut qu’il
appartient a un ensemble homme (moyen terme) qui appartient au grand ensemble mortel (la
majeur). Le syllogisme pése de tout son poids de par la cohérence logique du raisonnement, mais
il demeure imprécis.

L’imprécision est inhérente au langage naturel qui sert d’outil analytique. Bien qu’il soit
important d’étre cohérent, la précision et la rigueur logique exige un plus d’ou l'intérét pour
Carnap d’un « quantificateur universel : (x). X ne joue pas le rdle de moyen terme mais de
quantificateur. Il prend en considération ce qui dans Socrate se trouve dans mortel. Or homme ne

SRudolph Carnap, Les fondements philosophiques de la physique, Paris, Armand Colin, 1973, p. 12.

™ Cette démarche est essentiellement anglaise, il est important de le préciser. Les anglais ont une attache plus importante a
la réalité ("empirisme logique, le positivisme logique, le matérialisme). Arriver a la science c’est décrire avec exactitude la
réalité d’ou le réle déterminant du langage. Il se doit de décrire sans ambigtité la réalité. Son critere de vérité est porté par le
principe de correspondance théorie-fait. Or chez les francais un peu tres abstrait dans leur démarche, c’est le rationalisme
qui est au cheeur de la construction des théories.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 35



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

se trouve forcément ni dans 1’un, ni dans I’autre. Si Socrate est un homme, homme ne signifie
aucunement Socrate. Ainsi a la copule (est), le choix théorique d’un quantificateur s’impose. Le
guantificateur x pése donc de tout son poids car il travaille a mettre en lumiere ce que les deux
entités partagent en commun et ce a travers un connecteur d’implication D.

La copule (est) a le désavantage d’affirmer une identité parfaite, nous sommes dans une
relation ou il existe des éléments en P qui se retrouvent pas en Q. Dire tous les P sont Q est une
faute logique liée aux défaillances du langage naturel. Mais dire qu’il y a des éléments en P qui se
retrouvent en Q, 1’équation est résolue. Ainsi la substitution du langage naturelle par un langage
mathématique est une exigence logique et scientifique. Frege 1’avait pergu et systématisé. C’est a
la suite de ce dernier que Carnap s’inspire pour donner a la science le langage dont elle a besoin
pour mieux exprimer et prédire des réalités.

Pour tout X, si x est homme, x est mortel. La loi énonce que pour tout X, si X posséde la
propriété de P qui est homme pour le cas, il posséde aussi les propriétés de Q. C’est un énoncé, un
conditionnement universel qui permet de travailler sur des cas multiples et variés afin de parvenir
a une loi universelle. Les énoncés sont au départ des états de choses non des choses en soi. lls
décrivent des relations entre les réalités physiques et ce a la recherche d’un conditionnement
universel pour aboutir a une loi. Comme le précise Carnap :

naturellement, toutes nos connaissances ont leur source dans des énoncés singuliers,
dans des observations particulieres émanant d’individus particuliers. L’une des grandes questions
devant lesquelles la philosophie des sciences reste perplexe, c’est de trouver comment nous
sommes en mesure, & partir de ces énoncés singuliers, d’affirmer des lois universelles. "’

Et c’est justement ce a quoi Carnap s’attelle.

La science commence par un conditionnement langagier qui donne a 1’observation
I’écriture dont elle a besoin pour se poser en loi. Les faits ont beau étre variés et divers, sans un
langage en méme de les quantifier, nous sommes loin de la science. La régularité des faits permet
déja par un langage familier de dire mot mais la précision dans le langage est une exigence
scientifique. Le langage scientifique en méme d’exprimer avec fidélité celle-ci est un langage
symbolique et quantitatif écrit sous la forme x(Px>Qx). Si cette régularité connait une
confirmation, le conditionnement universel est la conséquence et 1’écriture son expression. Ainsi
pour tout corps X, si ce corps est a 100°, ce corps bout. C’est par ce schéma théorique et langagier
que Carnap se propose de fonder la dynamique scientifique. C’est par elle que la prédiction se
joint a la dynamique scientifique pour parler en termes de probabilité.

2- Induction et probabilité

Comment passe t-on de I’observation réguliére des faits a une loi ? Telle est le contenu de
la démarche inductive. Carnap s’oppose a 1’approche traditionnelle de la définition de la
déduction comme de I’induction. L une allant du général au particulier et I’autre du particulier au
général. Ainsi en I’'un comme en ’autre, I’on travaille a avoir une inférence rigoureuse et certaine

HIbid., p. 12-13.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 36



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

et ce conformément a la prémisse de départ. Or cette tradition d’aprés Carnap est générale, elle ne
prend pas en considération les spécificités qui conduisent & des conclusions difficiles. Si en I’un
la conclusion est certaine, en 1’autre il est impossible d’avoir une conclusion conséquente. Carnap
se veut tres prudent dans les opérations d’analyse des données. Les conclusions générales et
immédiates ne sont pas toujours vraies, il y a des degrés de probabilité qu’il faut mettre en
exergue. Une démarche pareille n’est pas contraire a la dynamique scientifique. Tout au contraire,
elle met en lumiére une démarche qui s’impose dans le traitement et I’analyse des données. A des
lois certaines, il y a aussi des lois probables. La science ne fonctionne donc pas uniquement avec
la certitude mais également avec la prédiction. C’est pourquoi, la prudence est et devient une
exigence scientifique au lieu d’une certitude irrévocable qui n’est pas loin d’un dogmatisme
scientifique. Ainsi au lieu d’affirmer trés rapidement le caractére apodictique de la loi, il est
indiqué de quantifier le degré de véracité de cette loi dans son application. C’est justement la
démarche qui est propre a Carnap. A la certitude, il est important d’y adjoindre la notion de
confirmation par degré. C’est elle qui conduit a la loi statistique.

«Tout ce que nous pouvons dire, c’est que compte tenu des prémisses données, la
conclusion a un certain degré de probabilité ».** Cette démarche est trés déterminante pour
Carnap car la science, si elle se voudrait certitude dans son expression et son application, elle ne
pourra jamais avoir la certitude exacte de ses lois puisque tous les faits ne seront jamais
appliqués. C’est pourquoi, Carnap s’oppose a la tradition scientifique qui fait reposer la vérité
scientifique sur la vérification. Son propos est d’ailleurs trés illustratif.

La physique ne repose nécessairement que sur un nombre limité d’observation. Qui sait
s’il ne se produirait pas, demain, un phénoméne qui vienne contredire votre hypothese ? Il n’est
pas possible d’arriver a la vérification compléte d’une loi. En fait, il serait préférable de ne pas
employer du tout ce mot de ** vérification ¢*, si ’on entend par la établissement définitif d’une
vérité, mais seulement de confirmation.®®

L’activité scientifique est traversée par une tempéte violente. Les fondements antérieurs
sont jaugés fragiles. Le déterminisme et les certitudes traditionnelles n’assurent plus une assise
théorique en matiére de vérité scientifique. Par I’explosion de ’atome, 1’atomisme logique vole
en éclat. Au rationalisme, 1’on tombe dans un rationalisme critique avec Karl Raymond Popper.
Si avec Carnap la connaissance ne réside plus en la seule démonstration mais en la confirmation,
avec Popper c’est la réfutation ou falsificationisme qui est mis en exergue. Carnap s’oppose a
Popper quant a son approche théorique. Le but d’un travail scientifique est de parvenir a des
vérités, a des lois. Ainsi quel qu’en soit la difficulté, ¢’est par degré que les pas sont faits et la loi
confirmée par la suite. Or le falsificationisme poppérien a le désavantage de ne pas pouvoir
donner une issu apres une mise en épreuve de la théorie antérieure. La riposte de Carnap est
claire : « réfuter une théorie, c¢’est I’enfance de 1’art, mais achever la confirmation c’est une autre
affaire ».”

#Ibid., p. 28.

% Thid., 28-29
“ Thid., p. 29

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 37



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

Pour Carnap, un seul fait peut finir par nier une loi. Et les faits de ce genre sont multiples.
Tout théoricien peut s’initier a la remise en question d’une théorie, d’une loi. Mais la science en a
plus besoin, elle voudrait se poser, avancer. Conséguence, la réfutation est premiére mais ne
saurait étre le tout de la réalité théorique. Elle doit étre au service non de la destruction mais de la
construction des savoirs scientifiques. Le grand travail et le plus difficile réside en la
confirmation. Comment donc parvenir a la confirmation ? Comme le défend Carnap, nous
I’estimerons fortement confirmée si nous arrivons a réunir un grand nombre d’observation
favorable sans rencontrer de cas négatif. Dans un premier instant, il s’agira pour le théoricien de
soumettre a un contréle des phénomenes mis en étude afin de déterminer s’ils sont favorables ou
pas. C’est la formule x(px2Qx) qu’il est possible de prédire si un phénoméne obéit ou non a la
loi. Ainsi si I’élément est (a), il est important qu’il remplisse la propriété de P et ainsi de suite la
propriété Q. Nous aurons Pa>Qa. Si les cas étudiés sont en adéquation ceux-ci renforcent la
confirmation de la loi par des degrés de probabilité en gain. Or s’il y a un cas non favorable, c’est
un échec et I’affaire est classée.

Il n’y a donc pas de certitude irrévocable. C’est un concept puisque ce sont des cas
étudiés qui valident ou invalident une théorie. Le concept degré de confirmation est le mieux
adapté pour Carnap. « Ainsi, au lieu de dire qu’une loi est « bien fondée » et qu’une autre repose
sur des indices fragiles, nous pourrions dire que la premiére a le degré 0,8 de confirmation, tandis
que la seconde a le degré 0,2 confirmation. »''

C’est ce qui a conduit a redéfinir la notion de probabilité. La probabilité n’est pas la
marque d’une théorie défectueuse, c’est au contraire une démarche qui sied a la réalité
scientifique. Parce qu’il est difficile voire impossible d’avoir des lois universelles et irrévocables,
parce que le réel est pluriel et divers 1’approche théorique qui sied aux sciences doit étre
redéfinie. Connaitre ne consiste pas a avoir ’inférence linéaire et rigoureuse. L’inférence peut
étre plurielle. C’est pourquoi le but de I’inférence n’est pas forcément de vérifier ou de démontrer
mais de confirmer les degrés de véracité de telle approche ou de telle autre et ce toujours en
rapport avec le fait de départ contenu en la proposition posée. Ainsi la probabilité doit étre
redéfinie. A la probabilité logique et démonstrative, Carnap fait le choix de la probabilité
inductive. Elle n’est pas 1’expression d’une science défectueuse mais tout au contraire d’un sujet
au travail s’écartant de toute forme de foi en 1’un, dont I’application se réduit a la vérification ou
démonstration de la prémisse de départ. Le réel est pluriel et divers, I’inférence peut au lieu
d’étre univoque et fermée, étre plurielle. Ainsi comprendre le réel c’est travailler a appliquer un
cas de figure & plusieurs autres. La probabilité est 14 pour jouer un rdle statistique. A quel degré
de confirmation peut-on appliquer telle donnée a 1’autre ? Bien qu’elle se veut plurielle, elle
s’appuie sur une inférence sans équivoque pour rendre cohérent et véridique ses résultats. C’est
ce qui fait de cette probabilité inductive, « une inférence telle que la conclusion ne suit pas avec
une nécessité logique, méme si on admet la vérité des prémisses ».** Mais une probabilité
inductive parce qu’elle travaille avec des faits peut arriver a des données statistiques qui
conduiront a une loi universelle x(Px>Qx). Cette loi universelle permettra d’avoir la véracité sur
des cas particuliers. C’est un langage symbolique et quantitatif qui définit la science. Carnap le

11 Ibid., p. 30
# Ibidem.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 38



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

sait et travail a lui donner toute la forme théorique qui lui vaudra une assurance indubitable.
Comme il le dit,

Naturellement pour que la logique inductive que je m’efforce de construire sur cette base
ait une réelle valeur pour les sciences. Il faudrait qu’elle puisse s’appliquer finalement a un
langage quantitatif comme celui de la physique ou I’on rencontre, a coté des prédicats a une ou
deux places, des grandeurs numériques telles que la masse, la température etc. Je crois que c’est
possible et que les principes qui en constitueraient la base ne seraient pas différents de ceux qui
ont inspiré jusqu’a maintenant I’édification d’une logique inductive pour un langage simple avec
prédicats & une place.®*®

La connaissance est rendue possible et effective par un langage quantitatif qui donne a la
correspondance une place cardinale. Ainsi c¢’est par des degrés de confirmation que 1’on about
progressivement par des données statistiques a des vérités scientifiques. Mais, il est important de
noter que dans ce physicalisme propre au positivisme logique le fait seul est critere de vérité. Or
peut-il a lui seul totaliser la connaissance. Les données observées ou mieux des données
statistiques ne peuvent a eux seul fixer le distingo entre la science et la non-science. Il y a des
données qui ne nous sont pas données par nos outils de perceptions naturels comme technique,
sont t’ils pour cela de la non-science ? D’ailleurs précisons-le, le principe de correspondance a
un fondement métaphysique et religieux. Si la théorie de la locomotion arrive a le mettre en
lumiéere, ne devons-nous pas remettre le fondement de la science a nos représentations
culturelle ou alors affirmer la préséance du physicalisme culturel sur le physicalisme radical?
Telle est le travail auquel nous nous soumettons.

- Le physicalisme culturel

La connaissance exige un sujet et un objet. C’est de I’imbrication de ces deux réalités que
jaillira la connaissance. Mais précisons que le sujet de la connaissance n’est pas une substance
comme I’a défini Descartes mais une limite spatio-temporelle animée consciemment et
inconsciemment par un ethos culturel. Le physicalisme culturel se donne ainsi le devoir de mettre
a nu le physicalisme radical. Les théories scientifiques aujourd’hui portées et défendues par le
principe de correspondance théorie-fait ont un fondement culturel (des représentations religieuses
et métaphysiques), fondement qui a participé et participe encore a sa construction.

1- Lacomposante ambigte et complexe de la science
a) Le substrat métaphysique du principe de correspondance

Le principe de correspondance théorie-fait assure aujourd’hui le statut de méthode
scientifique. La réussite de cette déemarche réside en le puritanisme qui se débarrasse de toute
contradiction ou aporie qui tacherait sa systématisation. Ainsi, elle est posée en méthode
exclusive et est sensée dire ce qui est science de ce qui ne 1’est pas. Le principe de prédiction de
Carnap lui donne un souffle nouveau permettant de sortir d’un positivisme clos, pour un
positivisme ouvert. C’est par degré de vérité que sera affirmée ou infirme la véracité d’une
proposition. Seul le rapport au fait nous permet de dire le vrai. Mais pour Feyerabend, « il en
résulte que les langages d’observations peuvent se trouver prisonnier de formes de spéculations

5 Thid., p. 40.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 39



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

plus anciennes qui affectent, de cette maniére détournée, toute méthodologie, méme les plus
progressistes ».”

La réussite de la théorie de la correspondance repose sur un substrat métaphysique qui le
soutient. Le substrat métaphysique est d’Aristote et est traduit par le concept de locomotion.
Ainsi, il y a en cette pensée progressiste, une attache a des préjugés et convictions qui ont guidé
I’idéal de vérité. Toute la dynamique scientifique est déterminée par le principe de Parménide :
I’Etre est, le non-étre n’est pas. La science va ainsi se définir par un langage traduisant ce qui est
et va rejeter ce qui lui est contraire le taxant de non-science. Ce qui est se retrouve en un langage
simpliste et étroit traduit en les concepts suivants : identité, ordre, cohérence, symétrie parfaite.
Ce qui n’est pas est le lieu du changement, du différent, de 1’action humaine. Cet idéal postulé en
certitude est confortée par la réussite des faits qui corroborent cette voie contrairement aux
contradictions et perturbations qui conduisent a des apories et erreurs.

Dans le champ de la pensée empiriste, c’est Aristote qui va lui donner toute 1’assise
méthodologique. Il affirme une symétrie parfaite entre les formes de I’objet et le sujet traduit en
le concept de locomotion. La locomotion est cette conception d’ensemble qui définit le
mouvement comme,

transition d’une forme entre [’agent et le patient, transition qui se termine quand le patient
posséde exactement la forme qui caractérisait I’agent au début de I’interaction. La perception, en
conséquence, est un processus au cours duquel la forme de 1’objet percu pénétre celui qui pergoit,
avec précisément cette forme méme qui caractérise 1’objet, de sorte que celui qui pergoit, en un
sens, est affecté des propriétés de 1’objet.”""

La locomotion est le substrat métaphysique sur lequel la pensée positiviste prend corps.
Elle affirme une symétrie parfaite entre la forme de I’objet et le sujet affecté. Or la forme de
I’objet est le principe mouvement que le Premier Moteur met en tout objet pour 1’animer. C’est
pourtant un préjugé, une conviction mise en place par Aristote pour faciliter la connaissance des
objets. Ainsi par les outils du langage : les catégories, les principes logiques, les 4 causes, il est
possible de pénétrer les formes premiéres qui définissent les propriétés des objets.

Les positivistes ont conservé cet idéal symétrique en substituant le fond métaphysique par
un formalisme logique. La tdche du logicien est de parfaire le langage afin qu’il traduise avec
précision les faits. La science traite des propositions non d’affirmations ou de jugements, elle
recherche 1’accord parfait entre 1’observation et le langage. Or précisons-le, « la science est un
processus historique complexe et hétérogéne, qui contient des anticipations vagues et incohérents,
d’idéologies futures, cote a cote avec des systémes théoriques hautement sophistiqués, et des
formes de pensées anciennes pétrifiées ».*** La science fait le choix d’un réalisme naif devant la
complexité de 1’organisme humain, 1’hétérogénéité des réalités, les contradictions et controverses
de I’histoire. C’est ce choix étroit qui conduit a des formes déductives non loin des vérités
anciennes.

*** Paul Feyerabend, Op.cit., p. 86.

HH Ibid., p. 159.
##H Thid., p. 157.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 40



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

b) La déduction transcendantale, une copie maquillée du mythe

C’est du mythe que jaillit les formes transcendantes et transcendantales qui définissent
notre rapport au monde. C’est avec cette composante que le langage a été construit. La rupture, la
coupure et la révolution traduisent une volonté, celle de se détacher de sa composante
traditionnelle (métaphysique) pour ne s’attacher qu’au seul fait (physique). Le détachement
conduit a une fidélité au seul fait qui porte en lui le déterminant exclusif de la vérité. Or il y a une
préséance métaphysique attachée au fait mais aujourd’hui rejetée pour son abstraction. Pourtant
cette abstraction est maintenue en cet idéal d’immuabilité, d’intemporalité des vérités. C’est cet
idéal qui guide les faits et conduit & un principe exclusif qui affirme la correspondance théorie-
fait comme Vvérité évidente devant la multiplicité des faits visibles et invisibles, ordinaires et
complexes. Ainsi tout ce qui est contraire au fait observé est faux. C’est pourquoi la vérité
factuelle est une évidence, 1’erreur si elle advient serait humaine. Pour Feyerabend, ce ne sont pas
les faits qui parlent puisqu’ils sont pluriels mais un idéal, un choix préférentiel. Ce conte de fée
de vérité immuable se reproduit et prend la forme de principe. Conséquence, chaque science se
trouve obligée de se conformer a cet idéal si elle veut se définir comme science. La mathématique
parle en terme d’axiome, la physique en terme de correspondance théorie-fait, la logique en terme
d’identité et de non contradiction, la phénoménologie en terme d’intuition transcendantale.
Feyerabend précise,

Ses idées pénétraient le langage le plus commun, contaminant tous les modes de pensées
et de nombreuses décisions trés importantes pour la vie humaine. Il fournissait des modéles
expliquant n’importe quel événement concevable - concevable, veut dire, pour ceux qui ’avaient
accepté. Ainsi des mots clés furent bient6t fixés de maniére non ambigiie et I’idée (qui avait pu
mener a une telle procédure au début) que ces mots clés étaient des copies d’entités immuables et
qu’un changement de sens, s’il devrait se produire, serait dii & une erreur humaine, cette idée
devint plausible. Cette plausibilité garantit de méme le succés de méthodes telles que la déduction
transcendantale, 1’analyse de 1’usage, 1’analyse phénoménologique, la dérivation a partir
d’axiomes, qui sont les moyens de solidifier le mythe... %

Le mythe est I’affirmation d’une préséance ontologique sur la composante plurielle des
faits. Il prend une autre forme langagiére tout en conservant le méme substrat métaphysique. 1l est
ainsi traduit par de nouveau concepts : fondement, principe, axiome, déduction, redéfinissant
ainsi notre entendement, nos schemes théoriques de pensée en se posant comme la voie exclusive
de la connaissance. Conséquence toute initiative qui ne se soumet pas a la forme déductive avec
un choix préférentiel porté par un principe, un fondement ou un axiome est non-science. Or ce
sont des copies d’un conte de fée, d’un idéal contemplatif propre a nos représentations. Qu’est ce
qui peut justifier que d’autres contes de fée n’aient pas la méme présence pour se justifier comme
vérité. Ce n’est pas parce que 1’une est plus vrai que 1’autre, mais parce qu’elle a pu s’imposer
comme seule voie par une négation de toute alternative. La rationalité comme art de la réflexion a
une attache culturelle.

Elle régne en maitre parce que ses praticiens sont incapables de comprendre des
idéologies différentes et ne peuvent pas composer avec elles, parce qu’ils ont le pouvoir

965 Thid., p. 45.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 41



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

d’imposer leurs désirs et parce qu’ils se servent de ce pouvoir exactement comme leurs ancétres
se servaient de leur pouvoir pour imposer le christianisme aux peuples qu’ils rencontraient au
cours de leurs conquétes.”

Le formalisme déductif qui guide la science est assis sur un idéal de vérité. Or cet idéal de
vérité est une représentation culturelle qui tire sa force d’un désir et qui finit par s’imposer aux
autres. Donnons-nous le devoir de mettre en lumiére cette animation affective comme
constituante fondamentale dans le processus de construction des savoirs.

2- La composante affective dans le processus de construction de la connaissance

a) Le désir de connaitre et la préséance des affects sur les principes

Une idée ou théorie scientifique ne nait pas de la cohérence parfaite entre la théorie et
I’observation. Le réel n’est pas aussi ordonné pour qu’a un probléme, la solution jaillisse d’un
processus causal conséquent. Nous sommes dans un réalisme naif tres loin de la composante
plurielle et complexe du réel. Il n’y a aucune adéquation parfaite entre I’idée et la réalité. Il y a
entre les deux, un sujet animé par le désir de connaitre. C’est cette composante affective qui
anime le sujet et le pousse au deld des difficultés a des évidences. Or I’évidence n’est pas la
totalisation des faits ou alors la symétrie parfaite entre les étres. L’évidence est une saisie
immédiate de soi dans son rapport au monde. Elle peut se retrouver en le mythe, la religion ou
alors en science. Chaque sujet, peuple ou systéme traduit son rapport au monde par une
représentation qui lui est fidéle. Or au ceeur de cette représentation, il y a une symétrie entre le
sujet et le monde. Si les religions et mythes prennent la voie d’une démarche contemplative, la
science prend celle du progres, d’un dépassement stimulé par un désir de connaitre. Mais ce désir
de connaitre est factuelle dans sa forme, et métaphysique dans son fond. Le travail sur le concept
de locomotion chez Aristote nous a permis de mieux le saisir.

La science traduit son désir de connaitre par une image simplifiée de la réalité. Elle se
débarrasse des apories, contradictions et controverses en les traitant de non-science. Ainsi, si la
science est définie par une logique d’identité et de non contradiction, par un principe
d’universalité et une symétrie parfaite traduite en la correspondance observation-théorie, tout ce
qui est contraire a cette démarche est non-science. Or en 1’opinion, préjugé, mythe et religion, il y
a une sagesse différente de celle en place. Une philosophie comparative peut nous permettre de
lui accorder du crédit. Nous pouvons déja noter aujourd’hui en France précisons-le, un
établissement public qui s’appuie sur 1’opinion pour étudier les comportements de la population
(IFOP). Ainsi, c’est la composante affective qui stimule la connaissance et ce par le désir de
connaitre. C’est elle qui nous pousse a un modéle posé en méthode. Ainsi par la méthode, le
processus de connaissance est mis en place. Ce processus, écrit Feyerabend, « n’est pas guidé par
un programme bien défini, et ne peut pas 1’€tre, car il contient les conditions de réalisation de tous
les programmes possibles. 11 est plut6t guidé par une impulsion vague, par une <’passion’” ».'tT

Ce qui est premier c’est un horizon de possibilité permis par un jeu de combinaison des
¢léments. La passion ne fait qu’anime 1’un des horizons pour le poser en principe, en évidence.

= Thid., p. 337.
it Ibid., p. 23.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 42



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

La correspondance fait-théorie est donc 1’une des figures de ces jeux de possibilités. Elle est
animée de I’intérieur par cette impulsion vague : la passion. C’est ce complexe affectif (réalité
interne) et réflexif (réalité externe) qui constitue le squelette de tout sujet ou réalité culturelle. La
connaissance ne commence pas par un Ordre ou un principe mais par une combinaison ludique
qui construit consciemment et inconsciemment le sujet. C’est elle qui conduit a I’age adulte a des
représentations posées en vérité. Il est judicieux et important de partir de I’enfance pour saisir
comment ce complexe prend corps. « lls font usage des mots, ils les combinent, ils jouent avec
eux jusqu’au moment ou ils en saisissent le sens qui jusqu’alors leur avait échappé. Et 1’activité
ludique initiale est une condition essentielle de I’acte final de compréhension. Il n’y a pas de
raison que ce mécanisme cesse de fonctionner chez les adultes ».

Ce qui est premier comme nous ’avons dit est un horizon de possibilité permis par un jeu
de combinaison. Il prend une forme ludique en I’enfance pour se poser en représentation ou
principe a I’age adulte. Les interactions créent du sens et le sens construit les schémes affectifs et
cognitifs du sujet. Ce sont ces schemes qui animés par un désir de connaissance, conduisent
progressivement a des évidences. Chaque peuple a une composante culturelle qui s’incorpore en
son langage et ses schemes de pensée. Celle-ci ne doit pas étre niée. La vérité ne vient pas d’un
Ordre cosmologique mais d’une conviction. Or les convictions sont plurielles, chacune d’elle nait
d’un complexe affectif et réflexif conscient et inconscient. L’histoire des sciences est assez
illustrative. Ce n’est pas la fidélité au magister aristotélicien qui a permis a Galilée de parvenir a
de nouvelles Vérités mais une conviction. Une conviction de surcroit contraire a 1’ordre
géocentrique prégnant. C’est d’ailleurs elle qui relance la notion de vérité en science et nous
permet d’infirmer 1’idée d’aprés laquelle toute vérité serait une adéquation parfaite entre
observation et théorie. Nous avons affaire reprenons Feyerabend a un réalisme naif. Ainsi
précisons-le, le rapport au monde n’est pas unidirectionnel mais pluriel. Il faut sortir des chapelles
d’endoctrinement pour la science. « Il est clair que I’idée d’une méthodologie fixe ou d’une
théorie de la rationalité repose sur une conception trop naive de I’homme et de son
environnement social. .. », 3

C’est cette méthodologie fixe et naive qui paralyse la dynamique scientifique en rendant
étroit le rapport de I’homme a la nature qu’il faut corriger et dépasser. Le rapport de I’homme au
monde n’est pas un rapport de principe mais culturel. L’animation affective en addition a celle
réflexive peut ainsi permettre de parvenir a de nouvelles connaissances.

b) Les idéologies rigides et la peur du risque

Contrairement au physicalisme radical qui dépouille I’homme de ses représentations
culturelles, le physicalisme culturel pose la culture comme le substrat méthodologique a partir
duquel notre rapport au monde est défini. D’aprés Feyerabend, nous avons une conception naive
de I’homme et de son environnement. L’on ne peut détacher I’homme de ses représentations
culturelles. Tout effort théorique qui totaliserait les faits au nom d’un principe serait non pas de la
science mais un endoctrinement. C’est pourquoi, il faut se refuser de poser un fondement clos

£ Tbidem.
59555 Ibid., p. 25.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 43



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

pour affirmer : tout est bon. Le tout est bon, est lourd de sens et de signification. Il est question
avec Feyerabend d’accepter de quitter I’horizon de sécurité pour celui du risque.

Pour Feyerabend, ce n’est pas la vérité qui guide I’initiative scientifique. Les vérités sont
plurielles et résident dans le rapport que chaque sujet ou peuple a avec son environnement
culturel. Le fond de toile de la science est la peur de 1’autre. Elle se justifie par une image de la
Nature qui se pose en principe exclusif niant ainsi toute autre forme de représentations. « Tout est
bon » ¢’est accepter le risque qui t’a perdre son identité. C’est d’ailleurs une conception naive et
fausse que de percevoir I’ouverture comme dangereuse. Tout au contraire c’est le lieu
d’enrichissement. L’anarchiste est le défenseur d’une science plurielle et ouverte non le dévot
d’un principe étroit et rigide. Comme il le dira, « I’anarchiste est comme un agent secret qui joue
le jeu de la raison pour saper I’autorité de la Raison (la vérité, I’honnéte, la justice et ainsi de
suite) ».”

Derriére 1’autorité du principe, il y a une peur du risque. Cette peur du risque passe par un
construit théorique qui consiste & se donner toute la légitimité et par ricochet a nier ’autre. C’est
pourquoi la méthodologie scientifique va poser le principe de correspondance fait-théorie comme
le seul en méme de nous donner des Vérités sur notre cosmologie. Elle traitera ainsi de non-
science toute initiative contraire a celle acceptée (votée). Or la science ne réside pas en le méme,
I’identité, la symétrie parfaite entre théorie et réalité mais en un jeu pluriel et ouvert de
combinaisons toujours nouvelles et quelquefois complexes. Il y a dont dans la science le choix
d’un langage simplifié. Il consiste a se débarrasser de toute forme d’hétérogénéité, de
perturbation, d’aporie de contradiction. Feyerabend dévoile ce fond affectif quand il écrit :

Il vaut la peine d’examiner plus en détail ce plaidoyer apparemment ‘’empirique’’ pour
un concept dogmatique... Apres tout, un homme seul ou méme un groupe influent ne peuvent
tout faire en méme temps, et il vaut mieux qu’ils adoptent une théorie qui les intéresse, plutot
qu’une théorie qui les ennuie. """

Pourtant derriere ces réalités complexes et controversées, il y a des vérités d’un autre
style. Ce sont des vérités complexes que les scientifiques rejettent au nom de la difficulté et que
Feyerabend réactualise pour sa richesse. C’est au nom de cette difficulté motivée d’une peur de
perdre son autorité acquise qu’elle se doit de réclamer I’exclusivité par une négation des autres.
Ce n’est pas de la science reprenons le, mais de la religion. C’est pourquoi Feyerabend écrit, « la
tache du scientifique cependant n’est pas de ‘’rechercher la vérité’’, ou de “’louer le Seigneur”’,
ou de “’systématiser les observations”’, ou “’d’améliorer les prédictions <> ».*¥¥¥ || faut poursuit
I’auteur,

que nous inventions un nouveau Ssysteme conceptuel, qui suspende les résultats
d’observation les plus soigneusement établis, ou qui s’y heurte ; un systéme qui confonde les

= Ibid., p. 30
HiHIbid., p. 41.
HEE Thid, p. 28.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 44



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

principes théoriques les plus plausibles, et qui introduisent des perceptions ne pouvant faire partie
du monde percu déja existant. La encore, cette démarche a un caractére contre-inductif, 3%

La contre-induction a pour tache de faire sortir la science de ces idéologies rigides pour
celles plurielles et ouvertes. Mais il faudra accepter d’outre passer la peur pour faire avec le
risque.

c) La contre-induction, un oui au risque

La contre-induction est une démarche qui consiste a passer par d’autres hypothéses pour
évaluer le seuil de vérité d’une théorie. Aucune théorie n’a une évidence atemporelle, immuable
et totalisatrice, chacune est définie dans sa limite. C’est dans cette limite définie par les
hypothéses qu’une théorie tient sa véracité. C’est toujours dans cette méme limite que d’autres
théories peuvent naitre. La contre-induction se pose en s’opposant a la corroboration et
confirmation qui sont des démembrements de la correspondance.

Pour en voir le fonctionnement, considérons la régle qui stipule que c’est
“I’expérience’’, ou les “’faits’’, ou les “’résultats expérimentaux’’ qui donnent la mesure du
succes de nos théories, et qu’un accord entre une théorie et les données joue en faveur de la
théorie (ou laisse la situation inchangée) tandis qu’un désaccord la met en danger et peut-étre
méme nous forcer a I’éliminer. Cette régle est une partie importante de toute théorie de la
confirmation ou de la corroboration — c’est I’essence de I’empirisme. La contre-régle qui y
correspond nous incite a introduire et a élaborer des hypothéeses qui ne concordent pas avec des
théories biens établies et ou des faits établis. Elle nous incite a procéder contre-inductivement

FhkKkkh

La contre-induction de Feyerabend défend une méthodologie pluraliste. Il refuse toute
forme de dogmatisme. Or c’est par I’endoctrinement théorique que le progrés scientifique
s’impose aux autres. Elle passe par 1’éducation qui construit le sujet en définissant par une
démarche douce et sévere ses schémes théoriques de pensée. Or ces idéologies rigides tuent le
savoir en se réclamant de I’exclusivité théorique et ce par la négation de toute initiative contraire.
C’est sur ce chemin étroit que les scheémes théoriques de pensée sont sculptés. C’est contre cette
sclérose de la pensée que Feyerabend s’oppose. Le rejet de 1’autre est un signe de fragilité et une
peur de perdre son “’autorité’’. C’est parce qu’elle est rigide dans son principe qu’elle se détourne
du combat culturel et humain qui est celui de faire naitre du nouveau au service de la composante
plurielle du cosmos. Ainsi au lieu de bénéficier des différences culturelles pour enrichir 'univers

c’est a des guerres idéologiques que nous sommes conduits.

L’affirmation exclusive de soi par le rejet de 1’autre est une conception fausse et naive de
la réalité. Qui sommes-nous pour définir dans son absoluité ou alors universalité ce qui est
symétrique de ce qui ne 1’est pas? Chaque vérité est vérité dans sa limite culturelle. C’est de la
combinaison plurielle des éléments en rapport avec le construit affectif et réflexif que naissent les
vérités. Ainsi ce n’est pas parce que I’une a échoué qu’elle doit étre rejetée. Elle manque peut-étre
d’une autre combinaison qui viendrait relancer son état de dégénérescence. L’exemple de la

69556 Ibid., p. 29-30.
= Tbid., p.26.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 45



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

chenille qui deviendra plus tard un papillon est assez révélateur de la complexité qui compose
cette Nature. L’échec ne signifie pas rejet. L’échec est un rapport non concluant. Conséquence,
tout ce qui est contraire a nos convictions de départ sont des échecs. Un tel schéma mental
rétrécit et détruit 1’élan réflexif des sujets. La science est une combinaison plurielle d’éléments
donnant corps 4 un nouveau rapport a la réalité. C’est pourquoi Feyerabend défend une contre
méthode. C’est & une logique différentielle assise sur un substrat culturel que la science doit tirer
sa méthode. C’est elle qui ouvrira a des théories rivales toujours nouvelles et enrichissantes.

C’est cette démarche méthodologique qui permettra a la science de sortir des idéologies
rigides pour celles ouvertes et plurielles. L’affirmation exclusive de son principe est négation du
substrat culturel qui porte en lui tout rapport au monde. Cette négation est affirmation de sa
sécurité sur la forme et peur de perdre son identité sur le fond. La sécurité et la peur ne peuvent
définir 1’étre et le devenir de la science. La science est combinaison plurielle et variée adossée a
un substrat culturel. La science, le mythe et la religion sont des images et des représentations
plurielles définissant ainsi notre rapport au monde. Aucune d’elle n’est plus rationnelle que
I’autre. C’est en acceptant le risque, celui de construire des hypothéses a partir des contradictions,
des faits non probants, des apories, des représentations culturelles que le travail d’imagination
sera mis en marche. C’est par cette démarche contre-inductive que I’activité réflexive deviendra
opérationnelle. C’est d’ailleurs elle qui a permis a Galilée de se détacher des conceptions
familiéres reconnues comme évidentes pour de nouvelles. C’est elle qui permettra a I’ Afrique de
réaffirmer son identité culturelle comme levier de toute dynamique sociale et scientifique.

Conclusion

La dynamique scientifique a besoin d’un imaginaire humain qui s’enrichisse de son
rapport au monde. Mais ce rapport connait un hic quand une culture s’approprie de la science
pour en faire un monopole. Elle affirme une exclusivité qui se pose en s’opposant a toute autre
forme de pensée. Ainsi par des concepts d’universalité, de principes et d’axiomes, elle
s’approprie du langage scientifique et imposent aux autres peuples ses schémes théoriques de
pensée. Cette démarche européocentrisme, portée par un narcissisme est pathologique pour une
humanité qui a un besoin vital de ses différences.

Le physicalisme radical, 1'une des figures du positivisme a réduit la science a
I’observation et au calcul des données statistique. Or toute réalité n’est pas observable. Comment
établir la science sur la seule observation au point d’en faire le seul critére ? 1l y a un impératif
épistémologique, celui de sortir de ces schémes rigides qui asphyxient la pensée au lieu de la
relancer. L’ Afrique a une part a apporter dans cet imaginaire collectif. Il passe par 1’affirmation
du substrat culturel comme fondement de la dynamique scientifique. Feyerabend est d’une
importance capital car il nous a permis de saisir la connaissance comme un effort réflexif. Chaque
peuple y va avec ses représentations culturelles. Aucun peuple n’est supérieur a 1’autre chacun
fait expression de son rapport au monde. Ainsi le langage symbolique ou mathématique n’est en
rien supérieur aux hiéroglyphes propres a la tradition africaine. Malheureusement les formes
plurielles de colonisation ont redéfini nos schemes théoriques de pensée, devenant des enfants
assidus de I’école occidentale. Un retour a une éducation en rapport avec notre culture, nos
représentations, notre histoire est une exigence épistémologique et politique.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 46



Du Physicalisme Radical au Physicalisme Culturel

References / Bibliographie
Cheikh Anta Diop., Nations négres et culture, Paris, Présence africaine. 1979.

Feyerabend, Paul., Contre la méthode — Esquisse d’une théorie anarchiste de la connaissance,
Paris, Seuil ; p. 1979.

Carnap, Rudolph., Les fondements philosophiques de la physique, Paris, Armand Colin, 1973.

JACOB, F., Le jeu des possibles — Essai sur la diversité du vivant, Paris: Fayard, 1981.

Moritz Schlick., Les énoncés scientifiques et la réalit¢ du monde extérieur, in Actualité
scientifiques et industrielles, N° 152, Paris, Hermann, 1934.

Moritz Schlick., Sur les fondements de la connaissance, in Actualité scientifiques et industrielles,
N° 289, Paris, Hermann, 1935.

© 2026 Global Publication House | GPH-International Journal of Educational Research Page 47



